
COMPTE RENDU DE LA SEMAINE DE L’HISTOIRE 
 

Printemps des peuples, printemps arabes  
(Jeudi 24 octobre 2013, de 17h à 19h 30). 

 
  Les intervenants, lors d’une table ronde animée par Béatrice Garapon, doctorante 
de  l’EHESS, et  Julie  Joly, directrice du CFJ, étaient  invités à débattre sur  les similitudes 
possibles  et  les  différences  entre  le  « printemps  des  peuples »  de  1848,  et  les 
« printemps  arabes »  de  2011.  Peut‐on  constater  des mécanismes  communs  aux  deux 
mouvements ? 
 
Sylvie  Aprile,  professeur  d’histoire  contemporaine  à  l’université  Lille  III  a  d’emblée 
affirmé  que  la  position  de  l’historien  est  celle  du  recul  et  de  la  défiance  face  à  une 
assimilation  trop  hâtive  entre  les  deux  phénomènes.  Néanmoins,  des  ressemblances 
sont  observables,  notamment  dans  la  récurrence  du  vocabulaire  utilisé  pour  décrire 
l ‘événement. Un autre point  commun réside dans  la propagation de  la  révolution, qui 
s’exporte dans différents pays :  partie de  lieux  relativement périphérique  (Palerme en 
1848,  la  Tunisie  en  2011),  elle  se  diffuse  ensuite  dans  des  Etats  plus  importants  (la 
France  dans  un  cas,  l’Egypte  dans  l’autre). Mais  une  grande  différence  réside  dans  le 
temps de la communication : il faut deux ou trois jours, en 1848, pour que l’information 
circule  d’un  pays  à  un  autre,  alors  que  les  évènements  de  2011  ont  été  retransmis 
instantanément à la télévision.  
De  manière  générale,  c’est  l’européocentrisme  qui  prédomine  dans  l’analyse  des 
printemps arabes. 
 
Bernard Heyberger, directeur d’études à l’EHESS, a montré que les notions de révolution 
et  de  nation,  dans  le  monde  arabe,  viennent  des  modèles  européens  du  XIXe  siècle. 
Paradoxalement,  les  révolutions du printemps arabe  se  sont  faites  contre des  régimes 
qui  ont  longtemps  monopolisé  le  discours  révolutionnaire.  La  liberté  était  en  effet 
idéologiquement  liée  à  la  lutte  anticoloniale,  et  les  nouveaux  régimes  accaparaient  le 
vocabulaire du nationalisme ; les nouvelles contestations se sont alors souvent faites au 
nom  de  l’islam.  Il  est  difficile,  pour  les  mentalités  européennes,  de  concevoir  un 
authentique mouvement révolutionnaire bâti sur des assises religieuses. 
 
Guillaume Mazeau, maître de conférence d’Histoire moderne à l’université de Paris I , a 
souligné  que  si  la  Révolution  française  fonctionne  toujours  comme  référence 
révolutionnaire de base, ce n’est pas parce que le vocabulaire utilisé est identique que la 
situation est la même. Les réactions aux printemps arabes, à cause de ces modèles, ont 
été  au  départ  optimistes :  enfin,  les  pays  arabes  entreraient  dans  l’histoire  de  la 
démocratie  libérale. Or, si c’est bien  le souhait des élites urbaines qui ont  joué un rôle 
non  négligeable  dans  la  révolution,  ces  revendications ne  sont  pas  représentatives  de 
l’ensemble  de  la  population.  Certains  courants  souhaitent  une  « révolution‐
restauration », qui concilierait tradition islamique et modernité, à la suite des réformes 
religieuses  du  XIXe  siècle ;  les  salafistes  veulent  quant  à  eux  une  « révolution‐
régression », un retour à  la pureté  fantasmée de  l’islam des origines. Mais  les Français 
oublient aussi la religiosité de leur propre Révolution… 
 
Jean‐Pierre  Sereni,  journaliste  au Monde diplomatique,  a  évoqué  comme  ressemblance 
possible la grande incertitude qui régnait au moment des révolutions arabes, ainsi que la 



question de la contagion des révolutions : au départ, les émeutes en Algérie semblaient 
plus graves que celles de Tunisie, puis il y a eu un renversement de perspective auquel 
certains médias arabes ne sont pas étrangers. Grâce à la rente pétrolière, l’Algérie avait 
des moyens pour satisfaire certaines revendications économiques des manifestants que 
la Tunisie n’avait pas. 
 
Henri Pigeat a ensuite témoigné que certains médias se sont effectivement transformés 
en  acteurs  du mouvement, mais  que  d’autres  se  sont  signalés  par  leur  inertie  et  leur 
incompréhension  des  enjeux  des  printemps  arabes.  Les  experts  qui  ont  tenté  a 
posteriorid’analyser    la situation n’ont pas pris en compte, par exemple,  les spécificités 
de l’islamisme en Egypte. 
 
Sylvie Aprile a évoqué un autre point de convergence possible : le triomphe apparent de 
la réaction, après 2011 comme après 1848. Mais dans ce dernier cas, il ne s’agit que d’un 
triomphe à moyen terme. 
 
Selon Bernard Heyberger, on observe le même immobilisme dans les pays arabes avant 
les révolutions de 2011 que dans  l’Europe  issue du Congrès de Vienne avant 1848. En 
outre,  dans  les  deux  cas,  les  régimes  contestés  ont  présenté  les  soulèvements  comme 
des  manipulations  de  l’étranger.  Un  troisième  point  commun  réside  aussi  dans  la 
question  de  l’intervention  des  puissances  étrangères  dans  les  affaires  intérieures  des 
Etats –ainsi, des troupes russes avaient maté la rébellion hongroise de 1849, et des Etats 
comme la Russie ou l’Iran ont de nombreux intérêts en commun avec le régime syrien. 
 
Guillaume Mazeau a tenu à préciser que la vision de la révolution dans les pays arabes 
n’est  pas  qu’européo‐centrée.  Les  élites  révolutionnaires  arabes  partagent  aussi  des 
références propres à l’Histoire nationale.Mais les printemps arabes, surtout dans les cas 
tunisien  et  égyptien,  sont  partis  en  premier  lieu  des  marges,  et  peuvent  s’expliquer 
sociologiquement :  en  un  sens,  ce  sont  des  révolutions  centripètes,  qui  ont  d’abord 
éclaté en périphérie.En outre, la violence des printemps arabes a été largement diffusée, 
alors qu’il existe en France une certaine amnésie au sujet des violences révolutionnaires, 
pour 1789 comme pour 1848. 
 
Selon Jean‐Pierre Sefreni,  la Contre‐Révolution est en train de triompher en Egypte. La 
question  est  de  savoir  si  la  Tunisie,  pays  au  jeu  politique  plus  complexe,  va  suivre  le 
même  chemin.  Le  succès  de  la  contre‐Révolution  est  aussi  dû  à  l’impéritie  des  Frères 
musulmans face aux problèmes sociaux, malgré leurs promesses électorales. 
 
Henri Pigeat a ensuite tenu à montrer que le contraste s’accentue, dans le traitement de 
l’événement,  entre  la  rapidité  des  techniques  et  la  méthode  journalistique;  un 
journaliste  soucieux  de  déontologie  devrait  pourtant  respecter  les  différentes  étapes 
dans la collecte de l’information. 
 
L’auditoire a posé de nombreuses questions, notamment sur la différence, dans les pays 
musulmans, entre la liberté de religion et la liberté de conscience : Bernard Heyberger a 
répondu que  la  liberté de  culte existe pour  les  religions  reconnues par  la  charia, mais 
pas la liberté individuelle de croyance à l’intérieur de ces cultes. 



Interrogé sur le retour d’un statu quo ante en Egypte, Jean‐Pierre Sefreni a souligné que 
la  « contre‐Révolution »  dispose  de  l’appui  financier  des  monarchies  du  Golfe :  l’Etat 
saoudien aide certains fondamentalistes sunnites, mais se défie des Frères musulmans. 
  Henri Pigeat a voulu évoquer aussi  les possibles  fondements économiques de  la 
révolution comme point de convergence entre les deux « printemps ». 
  La question de la différence de la nature des sources se pose aussi à l’historien : 
pour  l’historiographie  d’une  révolution,  on  ne  peut  pas  mettre  sur  le  même  plan 
Facebook  et  les  cahiers  de  doléance…Sylvie  Aprile  pense  que  le  travail  de  l’historien 
contemporanéiste  réside  surtout  dans  le  tri  à  faire  à  partir  d’une  base  de  données 
gigantesque. 
 
  Cette  séance  a  donc  permis  de  repérer  certaines  des  vraies  et  des  fausses 
similitudes entre les deux « Printemps ». S’il est indéniable que les mêmes questions se 
sont  posées  aux  observateurs  de  ces  bouleversements,  notamment  concernant  la 
propagation de révolutions parties des marges vers les Etats centraux, la ressemblance 
se situe surtout au niveau de l’analyse des évènements par les observateurs européens. 
Cela  a  souvent  amené  à  négliger  des  facteurs  aussi  essentiels  que  la  religion  dans  les 
révolutions  arabes,  d’où  la  grande  incertitude  actuelle  sur  le  devenir  de  ces 
« Printemps »,  voire  une  certaine  inquiétude  elle  aussi  analogue  à  la  désillusion  qui 
suivit « l’illusion lyrique » de 1848. 
 

Jean‐Benoît Poulle 


